® [ T [ [

https://doi.org/10.3917/dss0.102.0005

QUELLE UNIVERSALITE
POUR LA BIOETHIQUE ¢

WHAT KIND OF UNIVERSALITY FOR BIOETHICS?

Laurent RAVEZ*

RESUME

La bioéthique est parfois présentée comme une série de
reperes universels visant a réguler les pratiques de soin
et les recherches sur I'étre humain. Une telle présen-
tation ne tient cependant pas la route face a lhistoire
de la discipline. La bioéthique est née dans le contexte
idéologique particulier qui régnait aux Etats-Unis dans
les années 1960-1970. Doit-on alors abandonner tout
espoir d’universalité pour des repéres éthiques qui ont
fait la preuve de leur utilité pour éclairer les pratiques
de santé ? En distinguant soigneusement I'universel
de 'uniforme, cette contribution montre, a partir des
travaux de G. Tangwa, qu’il est possible de respecter les
spécificités des cultures dans le monde, tout en gardant
une visée universelle a la bioéthique.

MOTS-CLES

Bioéthique ; Universalité ; Histoire de la bioéthique ;
Utilitarisme ; Relativisme moral ; Pragmatisme éthique.

ABSTRACT

Bioethics is sometimes presented as a set of universal
guidelines to regulate health care practices and human
research. However, the history of the discipline does
not support such a narrative. Bioethics was born in the
ideological context that prevailed in the United States
in the 1960s and 1970s. Should we then abandon all
hope of universality for ethical benchmarks that have
proven their usefulness in illuminating health practices?
By carefully distinguishing the universal from the uni-
form, this paper shows, that it is possible to respect
the specificities of cultures around the world, while
maintaining a universal goal for bioethics.

* Université de Namur. laurent.ravez@unamur.be

KEYWORDS

Bioethics; Universalité; History of bioethics; Utilitaria-
nism; Moral relativism; Ethical pragmatism.

ans ce qui suit, nous essayerons ensemble de

répondre a la question suivante : La bioéthique,

avec ses questions, ses principes, ses reperes et
méme ses lois est-elle le reflet de la culture occidentale
du milieu du 20¢ siecle ou faut-il lui attribuer une portée
universelle qui transcende les éléments contextuels cités ?
La réponse a une telle question mériterait de longs
développements, ce qui ne sera pas possible dans le
contexte de cette publication. Dans ce qui suit, seuls
quelques éléments introductifs pourront étre proposés,
avec l'espoir de donner envie aux lectrices et aux lecteurs
d’aller plus loin.
Pour tenter d’avancer dans la jungle conceptuelle entou-
rant notre interrogation, nous avons besoin de quelques
éléments factuels.
Le premier concerne la définition méme de la bioé-
thique. Nous devons bien entendu étre au clair sur ce
que recouvre ce terme. Selon G. Hottois : « Le mot
’bioéthique’ désigne un ensemble de recherches, de
discours et de pratiques, généralement pluridiscipli-
naires, ayant pour objet de clarifier ou de résoudre des
questions a portée éthique suscitées par 'avancement
et application des technosciences biomédicales » [1, p.
124]. Mais une telle définition ne correspond plus du
tout a I'usage actuelle du terme « bioéthique » dans la
littérature spécialisée actuelle. Aujourd’hui, la bioéthique
est plutdt envisagée comme « une réflexion éthique sur
les déterminants sociaux, politiques et environnementaux
de la santé, comprenant la pratique des soins, la santé
publique et la recherche sur des participants humains »
[8], ce qui revient de facto a I'assimiler & une éthique
des soins de santé. Dés lors, en nous référant aux usages

SERIE E : DROIT, SANTE ET SOCIETE / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY » 2023 » N° 2, VOL. 10

‘ JML 2023-2.indb 5

®

2~

2

REGARDS CROISES SUR LAUTONOMIE EN SANTE

23/11/2023 11:43 ‘



~

REGARDS CROISES SUR AUTONOMIE EN SANTE

6

‘ JML 2023-2.indb 6

actuels du terme par les acteurs de la bioéthique, nous
proposons la définition suivante.

La bioéthique désigne la mise en ceuvre d’une réflexion cri-
tiques sur les valeurs en jeu dans les pratiques de soin et les
recherches scientifiques touchant a la santé humaine et ani-
male. La bioéthique est par nature interdisciplinaire, mais
elle dispose néanmoins d'outils méthodologiques propres. Le
transfert de cette réflexion critique peut déboucher sur la
proposition de repéres moraux destinés & guider les activités
des soignants et des chercheurs concernés [7, p. 51].

Pour répondre a notre question portant sur I'universalité
de la bioéthique, nous avons également besoin d’avoir
quelques connaissances historiques. Ainsi, nous savons
que, depuis les premiers pas de la discipline, au lende-
main de la Deuxi¢me Guerre mondiale, une réflexion
bioéthique s'est initiée dans divers textes normatifs non
contraignants en eux-mémes mais a prétention univer-
selle. Nous pouvons évoquer ici le code de Nuremberg,
la Déclaration d’Helsinki ou la Déclaration universelle
sur la bioéthique et les droits de '’homme [7, p. 37-48].
Ces textes ont eux-mémes servi de base pour des textes
contraignants, comme la Convention d’Oviedo. Ces
textes sont alors traduits dans des lois nationales, comme
Cest le cas pour les lois dites de bioéthique.

Quelques détails supplémentaires concernant Ihistoire
de la bioéthique seront utiles pour notre réflexion. La
bioéthique s'est développée aux Etats-Unis dans les
années 1960, a la suite de la révélation de plusieurs
scandales qui ont secoué tant le monde de la recherche
sur I'étre humain que la médecine clinique. On pourrait
par exemple évoquer le scandale des malades syphilitiques
de Tuskegee qui ont été maintenus dans I'ignorance de
leur maladie et écartés de tout traitement pendant de
longues années [9].

Pour s’en tenir a la médecine clinique, d’autres événe-
ments marquants sont restés dans les mémoires. Pensons
par exemple & ce que I'on a appelé, en 1962, le God
Committee, ce groupe de personnes issues du grand
public qui était chargé de sélectionner les patients qui
seraient les heureux bénéficiaires des toutes premieres
machines de dialyse au Swedish Hospital de Seattle. Il
y avait beaucoup d’appelés mais tellement peu d’élus
[3, p. 106-107].

On pourrait également citer la premiére transplantation
cardiaque en plein régime d’Apartheid en Afrique du
Sud ot le coeur d’une femme noire a été transplanté
dans la poitrine d’'un homme blanc. Ou encore, en lien
avec ce qui précede, la révision des criteres de la mort
pour permettre le développement des greffes d’organes
(3, p. 106-107].

Mais I'événement le plus significatif pour notre sujet fut
le débat lancé par un gouverneur américain : Richard
D. Lamm en 1984 et relayé par 'un des peres de la

bioéthique ; Daniel Callahan. Lidée, relativement
simple, était de convaincre I'opinion publique que,
passé un certain 4ge, I'étre humain devait accepter de
laisser sa place aux autres. Dans I'esprit de Lamm et
de Callahan, cela signifiait limiter au maximum les
soins de santé pour les personnes dgées et en tous cas
ne pas autoriser pour elles le recours aux technologies
médicales de pointe, des technologies tres cotiteuses et
qu'il est difficile d’offrir a tous les citoyens [5, p. 85 et
suivantes]. On pourrait résumer cette approche de la
facon suivante. Face 3 une médecine moderne, certes
de plus en plus efficace, mais aussi de plus en plus
coliteuse, des arbitrages sont nécessaires. Les personnes
agées étant incontestablement les éléments les moins
productifs de la société, elles devraient accepter spon-
tanément de se sacrifier.

Nous voila brutalement plongés dans I'idéologie néoli-
bérale. Les ressources sont rares, il faut les partager, en
veillant & permettre aux plus riches et aux plus puissants
de continuer a s’enrichir. Dés lors, des sacrifices sont
nécessaires et ce sont évidemment les plus faibles qu’il
faut sacrifier en premier car ils constituent un poids mort
pour I'économie. La rareté des ressources et le sacrifice
des plus faibles constituent ici le caeur méme du débat.
Face aux dilemmes éthiques créés par la précarité des
ressources, le réflexe habituel est d’avoir recours a une
approche utilitariste.

[lustrons cela avec un exemple historique bien connu
(2, p. 13-40]. Durant I'été 1884, apres le naufrage du
yacht qui leur avait été confié, La Mignonette, quatre
marins se retrouvérent sur un canot de sauvetage, per-
dus dans 'océan Atlantique : le capitaine du navire,
le capitaine en second, un marin et un jeune mousse
de 17 ans. Ils n’avaient pas emporté d’eau potable et
disposaient pour seule nourriture de deux boites de
navets en conserve. Ils purent survivre quelques jours
en mangeant les navets et une tortue qu’ils avaient pu
attraper. Puis, la famine s’installa. Malgré les conseils
des trois marins, le mousse assoiffé but de I'eau de mer,
ce qui le rendit trés malade, au point d’étre rapidement
moribond. Apres 19 jours a la dérive, le capitaine proposa
que l'un des quatre hommes se sacrifie pour les trois
autres par tirage au sort. La proposition fut d’abord
rejetée puis finalement approuvée, avec, comme victime
désignée, le jeune mousse qui était mal en point. Les
marins trancheérent la gorge de 'adolescent et pendant
quatre jours burent son sang et mangerent sa chair. Un
navire vint finalement sauver les trois survivants. De
retour en Angleterre, les marins furent arrétés et jugés.
D’abord condamnés & mort, ils furent finalement gra-
ciés et ne passerent que six mois en prison. Largument
principal présenté par la défense des marins fut que,
face a la situation désespérée dans laquelle ils étaient, il

UNE SERIE DU JOURNAL DE MEDECINE LEGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE 2023 o N° 2, VOL. 66

®

23/11/2023 11:43 ‘



fallait sacrifier une personne pour espérer que les autres
survivent. Voila le sens méme du calcul utilitariste.
Un autre récit permettra de compléter celui que nous
venons de découvrir et d’affiner vos connaissances en
matiére d’utilitarisme. On se souvient tous du 77tanic,
ce paquebot réputé insubmersible et pourtant coulé en
1912 par un iceberg durant sa traversée du « Vieux »
vers le « Nouveau Continent ». On sait moins que ce
genre de naufrages était tout a fait habituel aux 18¢
et 19¢ siecles. La voie la plus rapide pour traverser
I’Atlantique croisait inévitablement les icebergs, ce qui
rendait aussi inévitables les collisions avec les navires. Par
ailleurs, les paquebots de I'époque n’étaient pas équipés
comme aujourd hui de bateaux de sauvetage permettant
de sauver les passagers de la noyade. Il n’y avait sur ces
navires qu'une ou deux barques essentiellement destinées
au transport des marins vers les ports. Lorsqu’un de ces
navires coulait, face a la rareté des places disponibles, il
fallait nécessairement choisir quels passagers pourraient
en bénéficier et quels autres passagers couleraient avec
le rafiot. Des arbitrages similaires intervenaient lorsque
les barques étaient trop chargées ou que les secours
tardaient a se présenter.

L« éthique du bateau de sauvetage » évoque donc les
dilemmes auxquels les marins étaient confrontés lors de
ces naufrages. Il fallait alors estimer la valeur des vies en
présence, sachant que les plus pauvres et les plus fragiles
étaient les premiers sacrifiés. Mais cette éthique-la était
pervertie, aveuglée par I'idéologie capitaliste de I'époque.
Pourquoi les navires coulaient-ils, suscitant ainsi les
dilemmes évoqués ? On I'a dit, parce quils croisaient
des icebergs qu'ils ne pouvaient pas toujours éviter. Oui,
mais pourquoi emprunter ces routes dangereuses ? Tout
simplement parce que la durée de la traversée était plus
courte et que cela réduisait les cotits pour les armateurs.
Méme raisonnement strictement économique pour
les canots de sauvetage : ceux-ci cofitaient chers. La
réflexion éthique n’était ici qu'un rideau de fumée face
aux structures sociales et économiques qui étaient au
service des plus puissants, au détriment des plus faibles.
Le contexte historique tres particulier dans lequel est née
la bioéthique est loin d’étre anecdotique. Il faut pouvoir
garder celui-ci a 'esprit en ne prétant pas d’emblée une
portée universelle a la discipline. Si elle doit ainsi étre
historiquement située, il serait dés lors malhonnéte de
se servir de la bioéthique comme alibi pour la défense
d’idées, d’idéologies ou de concepts qui n'ont rien
d’universel, & moins précisément d’oublier I'histoire.
Cela étant, la bioéthique doit-elle abandonner toute
prétention a aider celles et ceux qui cherchent a trouver
des reperes moraux pour éclairer les dilemmes qui sur-
gissent au gré du déploiement des dispositifs de santé ?

Pour avancer dans le questionnement, il est indispensable
d’abord de clarifier ce qu’il faut comprendre lorsque 'on
évoque I« universalité » de la bioéthique. On pourrait
considérer qu'une bioéthique universelle consisterait en
une série de questionnements, de repéres, de valeurs,
de principes et de regles construits dans des contextes
particuliers et selon une temporalité précise, mais que
I'on doit pouvoir généraliser de fagon a réagir de maniere
moralement ajustée dans des situations similaires de tout
temps et en tout lieu. Par exemple : le participant 4 une
recherche clinique doit pouvoir donner un consente-
ment libre et éclairé personnel avant d’entrer dans le
processus expérimental.

Pour bien comprendre ce quest 'universel ici, il est
essentiel de faire la différence entre 'universel et I'uni-
forme [4]. Les voyageurs réguliers savent que, dans toutes
les grandes capitales du monde, on retrouve les mémes
boutiques, les mémes hotels et les mémes établissements
de restauration rapide. Ce qui est lié a 'uniformisation
des gotits et des couleurs en lien avec la mondialisation
n'est pas comparable 4 la volonté d’émancipation per-
sonnelle défendue par certains bioéthiciens.

Sil'on tient compte des éléments qui précedent, il est
tout a fait possible de de défendre une universalité de la
bioéthique, sans céder pour autant 2 une uniformisation
indue des repéres éthiques dans le monde de la santé.

Dans cet effort, nous pouvons prendre appui sur les
travaux de Godfrey Tangwa, un philosophe camerounais
bien connu dans le monde de la bioéthique. Pour lui,
les grands repéres, principes et regles que I'on retrouve
dans les textes internationaux tels que la Déclaration
d’Helsinki ou les guidelines du CIOMS doivent étre
considérés comme universels, c’est-a-dire qu’ils s'im-
posent d’eux-mémes a tous les étres humains et dans
tous les contextes. Mais une telle universalité porte sur
les principes en eux-mémes et pas sur leur application
concreéte qui, elle, doit pouvoir s'interpréter en fonction
des contextes particuliers [11].

Tangwa propose ainsi de discuter deux reperes impor-
tants : la confidentialité et 'autonomie. Il défend I'idée
que les textes régulateurs en bioéthique, comme la
Déclaration d’Helsinki, les Lignes directrices internationales
d'éthique pour la recherche en matiére de santé impliquant
des participants humains et bien d’autres textes, qui
veulent offrir des repéres a tous les étres humains doivent
absolument intégrer le fait que, dans certaines commu-
nautés au sein desquelles les individus ne se cachent rien,
le respect sans nuance de la confidentialité en matiére
de santé pourra rapidement étre interprété comme de la
méfiance voire comme un signe de sorcellerie. Il serait
alors préférable dans les textes internationaux d’étre
plus général et de ne pas pointer de fagon spécifique la
confidentialité qui pourrait étre interprétée comme un

SERIE E : DROIT, SANTE ET SOCIETE / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY » 2023 & N° 2, VOL. 10

‘ JML 2023-2.indb 7

®

LAURENT RAVEZ

23/11/2023 11:43 ‘



~

REGARDS CROISES SUR AUTONOMIE EN SANTE

8

‘ JML 2023-2.indb 8

concept trop occidental. Alternativement, on pourrait
alors, par exemple, évoquer la confiance que 'on se
doit les uns aux autres ou encore I'importance de pou-
voir compter les uns sur les autres. De la méme fagon,
'approche tres individualiste de 'autonomie que 'on a
aujourd’hui dans les pays occidentaux pourra choquer
des communautés marquées par le communautarisme.
Pour I'éviter, il faudrait pouvoir insister davantage sur
le respect que 'on doit aux autres étres humains en tant
qu'égaux moraux.

Ainsi, Tangwa prend acte de la diversité culturelle
autour de ces questions du respect de la confidentialité
des informations liées a la santé d’une personne et de
'autonomie individuelle du patient. Techniquement,
on pourrait parler ici de relativisme culturel : il existe
diverses cultures dans le monde et chacune se référe a des
valeurs morales plus ou moins spécifiques qui guident
le comportement des personnes liées a cette culture.
Mais la question importante pour nous est de savoir
si ce relativisme culturel conduit inévitablement & un
relativisme moral. Cette derniere approche de la moralité
ne se contente pas de constater le pluralisme moral, mais
ajoute qu’il n'y a au fond de valeurs que celles proposées
par les cultures et les communautés particulieres. En
d’autres termes, un acte n'est moralement acceptable
que parce qu'il est validé par la communauté a laquelle
jappartiens [10, p. 291]. Dit autrement encore, le
relativisme moral pourrait laisser penser qu'un acte ne
pourra étre jugé bon ou mauvais qu'en fonction des
évaluations morales locales [6].

En bioéthique, le relativisme moral risque assez logi-
quement de conduire & des « doubles standards » [6].
En effet, puisque les réalités entre les pays dits « déve-
loppés » et les pays dits « en développement » sont trés
différentes, tant économiquement que socialement ou
culturellement, pourquoi chercher des repéres moraux
communs en matiere d’éthique des soins de santé ou
d’éthique de la recherche sur I'étre humain ? Ne serait-il
préférable de prévoir des reperes éthiques adaptés aux
contextes spécifiques des pays du Nord et des pays du
Sud?

Tangwa [11] refuse I'idée d’une telle bioéthique dont
le contenu serait différent en fonction de l'origine de
celles et de ceux qui la vivent et en parlent. Mais paral-
lelement, il insiste également pour que I'on prenne au
sérieux le pluralisme culturel, sans cherche & imposer
universellement les codes moraux d’une culture qui
lui apparaissent nécessairement spécifiques. Comment

parvenir ainsi a concilier 'universel et le particulier en
matiére de bioéthique ?

La solution proposée par Tangwa [11] pourrait étre
qualifiée de « pragmatique » : viser I'universel tout
en respectant les spécificités culturelles des personnes
concernées. Mais le pragmatisme éthique dont il est
question ne peut manquer de pointer 'immense chantier
qui s'ouvre & nous pour construire un corpus en éthique
des soins de santé qui devra tout  la fois inspirer chaque
étre humain et lencourager a transposer I'universalité
des reperes proposés dans le concret des cultures locales.
La bioéthique, telle qu'elle a été construite par la culture
américaine des années 1950-1960, pourra certes consti-
tuer une inspiration dans cette tiche, mais ne suffira
en aucun cas aux exigences croisées d’universalité et de
respect des valeurs locales. La bioéthique du 21°¢ siecle
reste donc a construire. ll

REFERENCES

[1]  Hottois G. « Bioéthique ». In Hottois G, Missa J-N,
Sous la direction de. Nowvelle encyclopédie de bioéthique.
Bruxelles : De Boeck Université ; 2001. p. 124-131.

Hutchinson A. C. s eating people wrong? Great legal cases
and how they shaped the world. New York: Cambridge
University Press; 2011, 247 p.

Jonsen A. R. A short history of medical ethics. New York:
Oxford University Press; 2000, 168 p.

Jullien E De luniversel, de l'uniforme, du commun et du
dialogue entre les cultures. Paris: Fayard ; 2008, 265 p.

Kock T. Thieves of virtue. When bioethics stole medicine.
Cambridge/London: MIT Press; 2014, 376 p.

Macklin R. Against relativism. Cultural diversity and
the search for ethical universals in medicine. New York/
Oxford: Oxford University Press; 1999, 290 p..

Ravez L. Introduction & Iéthique de la santé publique.
Montpellier : Sauramps Médical ; 2020, 262 p.

Rennie S, Ravez L., Makindu D. et 2/ Formation
a la bioéthique en République Démocratique du
Congo : expériences et défis. Ethique Santé, 2018 ;
15(3) :192-200.

Reverby S. M. Examining Tuskegee: the infamous syphilis
study and its legacy. Chapel Hill : The University of
North Carolina Press; 2009, 416 p.

Shafer Landau R. 7he fundamentals of ethics. 2nd ed.
New York: Oxford University Press; 2012, 338 p.

Tangwa G. B. Between universalism and relativism: a
conceptual exploration of problems in formulating and
applying international biomedical ethical guidelines. /

Med Ethics 2004;30:63-67.

2]

UNE SERIE DU JOURNAL DE MEDECINE LEGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE 2023 o N° 2, VOL. 66

®

23/11/2023 11:43 ‘



