
SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • 2023 • N° 2, VOL. 10 5

R
egards





 

croisés






 sur




 l
’autonomie










 en


 santé





RÉSUMÉ 

La bioéthique est parfois présentée comme une série de 
repères universels visant à réguler les pratiques de soin 
et les recherches sur l’être humain. Une telle présen-
tation ne tient cependant pas la route face à l’histoire 
de la discipline. La bioéthique est née dans le contexte 
idéologique particulier qui régnait aux Etats-Unis dans 
les années 1960-1970. Doit-on alors abandonner tout 
espoir d’universalité pour des repères éthiques qui ont 
fait la preuve de leur utilité pour éclairer les pratiques 
de santé ? En distinguant soigneusement l’universel 
de l’uniforme, cette contribution montre, à partir des 
travaux de G. Tangwa, qu’il est possible de respecter les 
spécificités des cultures dans le monde, tout en gardant 
une visée universelle à la bioéthique. 

MOTS-CLÉS

Bioéthique ; Universalité ; Histoire de la bioéthique ; 
Utilitarisme ; Relativisme moral ; Pragmatisme éthique.

ABSTRACT 

Bioethics is sometimes presented as a set of universal 
guidelines to regulate health care practices and human 
research. However, the history of the discipline does 
not support such a narrative. Bioethics was born in the 
ideological context that prevailed in the United States 
in the 1960s and 1970s. Should we then abandon all 
hope of universality for ethical benchmarks that have 
proven their usefulness in illuminating health practices? 
By carefully distinguishing the universal from the uni-
form, this paper shows, that it is possible to respect 
the specificities of cultures around the world, while 
maintaining a universal goal for bioethics.

KEYWORDS 

Bioethics; Universalité; History of bioethics; Utilitaria-
nism; Moral relativism; Ethical pragmatism.

* * *

Dans ce qui suit, nous essayerons ensemble de 
répondre à la question suivante : La bioéthique, 
avec ses questions, ses principes, ses repères et 

même ses lois est-elle le reflet de la culture occidentale 
du milieu du 20e siècle ou faut-il lui attribuer une portée 
universelle qui transcende les éléments contextuels cités ? 
La réponse à une telle question mériterait de longs 
développements, ce qui ne sera pas possible dans le 
contexte de cette publication. Dans ce qui suit, seuls 
quelques éléments introductifs pourront être proposés, 
avec l’espoir de donner envie aux lectrices et aux lecteurs 
d’aller plus loin. 
Pour tenter d’avancer dans la jungle conceptuelle entou-
rant notre interrogation, nous avons besoin de quelques 
éléments factuels. 
Le premier concerne la définition même de la bioé-
thique. Nous devons bien entendu être au clair sur ce 
que recouvre ce terme. Selon G. Hottois  : « Le mot 
’bioéthique’ désigne un ensemble de recherches, de 
discours et de pratiques, généralement pluridiscipli-
naires, ayant pour objet de clarifier ou de résoudre des 
questions à portée éthique suscitées par l’avancement 
et l’application des technosciences biomédicales » [1, p. 
124]. Mais une telle définition ne correspond plus du 
tout à l’usage actuelle du terme « bioéthique » dans la 
littérature spécialisée actuelle. Aujourd’hui, la bioéthique 
est plutôt envisagée comme « une réflexion éthique sur 
les déterminants sociaux, politiques et environnementaux 
de la santé, comprenant la pratique des soins, la santé 
publique et la recherche sur des participants humains » 
[8], ce qui revient de facto à l’assimiler à une éthique 
des soins de santé. Dès lors, en nous référant aux usages 

QUELLE UNIVERSALITÉ  
POUR LA BIOÉTHIQUE ?
WHAT KIND OF UNIVERSALITY FOR BIOETHICS?

Laurent RAVEZ*

* Université de Namur. laurent.ravez@unamur.be

https://doi.org/10.3917/dsso.102.0005

JML 2023-2.indb   5JML 2023-2.indb   5 23/11/2023   11:4323/11/2023   11:43



6 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • 2023 • N° 2, VOL. 66

R
egards





 

croisés






 sur




 l
’autonomie










 en


 santé





actuels du terme par les acteurs de la bioéthique, nous 
proposons la définition suivante.
La bioéthique désigne la mise en œuvre d’une réflexion cri-
tiques sur les valeurs en jeu dans les pratiques de soin et les 
recherches scientifiques touchant à la santé humaine et ani-
male. La bioéthique est par nature interdisciplinaire, mais 
elle dispose néanmoins d’outils méthodologiques propres. Le 
transfert de cette réflexion critique peut déboucher sur la 
proposition de repères moraux destinés à guider les activités 
des soignants et des chercheurs concernés [7, p. 51].
Pour répondre à notre question portant sur l’universalité 
de la bioéthique, nous avons également besoin d’avoir 
quelques connaissances historiques. Ainsi, nous savons 
que, depuis les premiers pas de la discipline, au lende-
main de la Deuxième Guerre mondiale, une réflexion 
bioéthique s’est initiée dans divers textes normatifs non 
contraignants en eux-mêmes mais à prétention univer-
selle. Nous pouvons évoquer ici le code de Nuremberg, 
la Déclaration d’Helsinki ou la Déclaration universelle 
sur la bioéthique et les droits de l’homme [7, p. 37-48]. 
Ces textes ont eux-mêmes servi de base pour des textes 
contraignants, comme la Convention d’Oviedo. Ces 
textes sont alors traduits dans des lois nationales, comme 
c’est le cas pour les lois dites de bioéthique.
Quelques détails supplémentaires concernant l’histoire 
de la bioéthique seront utiles pour notre réflexion. La 
bioéthique s’est développée aux États-Unis dans les 
années 1960, à la suite de la révélation de plusieurs 
scandales qui ont secoué tant le monde de la recherche 
sur l’être humain que la médecine clinique. On pourrait 
par exemple évoquer le scandale des malades syphilitiques 
de Tuskegee qui ont été maintenus dans l’ignorance de 
leur maladie et écartés de tout traitement pendant de 
longues années [9]. 
Pour s’en tenir à la médecine clinique, d’autres événe-
ments marquants sont restés dans les mémoires. Pensons 
par exemple à ce que l’on a appelé, en 1962, le God 
Committee, ce groupe de personnes issues du grand 
public qui était chargé de sélectionner les patients qui 
seraient les heureux bénéficiaires des toutes premières 
machines de dialyse au Swedish Hospital de Seattle. Il 
y avait beaucoup d’appelés mais tellement peu d’élus 
[3, p. 106-107]. 
On pourrait également citer la première transplantation 
cardiaque en plein régime d’Apartheid en Afrique du 
Sud où le cœur d’une femme noire a été transplanté 
dans la poitrine d’un homme blanc. Ou encore, en lien 
avec ce qui précède, la révision des critères de la mort 
pour permettre le développement des greffes d’organes 
[3, p. 106-107]. 
Mais l’événement le plus significatif pour notre sujet fut 
le débat lancé par un gouverneur américain : Richard 
D. Lamm en 1984 et relayé par l’un des pères de la 

bioéthique  ; Daniel Callahan. L’idée, relativement 
simple, était de convaincre l’opinion publique que, 
passé un certain âge, l’être humain devait accepter de 
laisser sa place aux autres. Dans l’esprit de Lamm et 
de Callahan, cela signifiait limiter au maximum les 
soins de santé pour les personnes âgées et en tous cas 
ne pas autoriser pour elles le recours aux technologies 
médicales de pointe, des technologies très coûteuses et 
qu’il est difficile d’offrir à tous les citoyens [5, p. 85 et 
suivantes]. On pourrait résumer cette approche de la 
façon suivante. Face à une médecine moderne, certes 
de plus en plus efficace, mais aussi de plus en plus 
coûteuse, des arbitrages sont nécessaires. Les personnes 
âgées étant incontestablement les éléments les moins 
productifs de la société, elles devraient accepter spon-
tanément de se sacrifier. 
Nous voilà brutalement plongés dans l’idéologie néoli-
bérale. Les ressources sont rares, il faut les partager, en 
veillant à permettre aux plus riches et aux plus puissants 
de continuer à s’enrichir. Dès lors, des sacrifices sont 
nécessaires et ce sont évidemment les plus faibles qu’il 
faut sacrifier en premier car ils constituent un poids mort 
pour l’économie. La rareté des ressources et le sacrifice 
des plus faibles constituent ici le cœur même du débat. 
Face aux dilemmes éthiques créés par la précarité des 
ressources, le réflexe habituel est d’avoir recours à une 
approche utilitariste. 
Illustrons cela avec un exemple historique bien connu  
[2, p. 13-40]. Durant l’été 1884, après le naufrage du 
yacht qui leur avait été confié, La Mignonette, quatre 
marins se retrouvèrent sur un canot de sauvetage, per-
dus dans l’océan Atlantique : le capitaine du navire, 
le capitaine en second, un marin et un jeune mousse 
de 17 ans. Ils n’avaient pas emporté d’eau potable et 
disposaient pour seule nourriture de deux boîtes de 
navets en conserve. Ils purent survivre quelques jours 
en mangeant les navets et une tortue qu’ils avaient pu 
attraper. Puis, la famine s’installa. Malgré les conseils 
des trois marins, le mousse assoiffé but de l’eau de mer, 
ce qui le rendit très malade, au point d’être rapidement 
moribond. Après 19 jours à la dérive, le capitaine proposa 
que l’un des quatre hommes se sacrifie pour les trois 
autres par tirage au sort. La proposition fut d’abord 
rejetée puis finalement approuvée, avec, comme victime 
désignée, le jeune mousse qui était mal en point. Les 
marins tranchèrent la gorge de l’adolescent et pendant 
quatre jours burent son sang et mangèrent sa chair. Un 
navire vint finalement sauver les trois survivants. De 
retour en Angleterre, les marins furent arrêtés et jugés. 
D’abord condamnés à mort, ils furent finalement gra-
ciés et ne passèrent que six mois en prison. L’argument 
principal présenté par la défense des marins fut que, 
face à la situation désespérée dans laquelle ils étaient, il 

JML 2023-2.indb   6JML 2023-2.indb   6 23/11/2023   11:4323/11/2023   11:43



SÉRIE E : DROIT, SANTÉ ET SOCIÉTÉ / SERIES E: LAW, HEALTH AND SOCIETY • 2023 • N° 2, VOL. 10 7

Laurent





 
R

A
V

EZ

fallait sacrifier une personne pour espérer que les autres 
survivent. Voilà le sens même du calcul utilitariste. 
Un autre récit permettra de compléter celui que nous 
venons de découvrir et d’affiner vos connaissances en 
matière d’utilitarisme. On se souvient tous du Titanic, 
ce paquebot réputé insubmersible et pourtant coulé en 
1912 par un iceberg durant sa traversée du « Vieux » 
vers le « Nouveau Continent ». On sait moins que ce 
genre de naufrages était tout à fait habituel aux 18e 
et 19e  siècles. La voie la plus rapide pour traverser 
l’Atlantique croisait inévitablement les icebergs, ce qui 
rendait aussi inévitables les collisions avec les navires. Par 
ailleurs, les paquebots de l’époque n’étaient pas équipés 
comme aujourd’hui de bateaux de sauvetage permettant 
de sauver les passagers de la noyade. Il n’y avait sur ces 
navires qu’une ou deux barques essentiellement destinées 
au transport des marins vers les ports. Lorsqu’un de ces 
navires coulait, face à la rareté des places disponibles, il 
fallait nécessairement choisir quels passagers pourraient 
en bénéficier et quels autres passagers couleraient avec 
le rafiot. Des arbitrages similaires intervenaient lorsque 
les barques étaient trop chargées ou que les secours 
tardaient à se présenter. 
L’« éthique du bateau de sauvetage » évoque donc les 
dilemmes auxquels les marins étaient confrontés lors de 
ces naufrages. Il fallait alors estimer la valeur des vies en 
présence, sachant que les plus pauvres et les plus fragiles 
étaient les premiers sacrifiés. Mais cette éthique-là était 
pervertie, aveuglée par l’idéologie capitaliste de l’époque. 
Pourquoi les navires coulaient-ils, suscitant ainsi les 
dilemmes évoqués ? On l’a dit, parce qu’ils croisaient 
des icebergs qu’ils ne pouvaient pas toujours éviter. Oui, 
mais pourquoi emprunter ces routes dangereuses ? Tout 
simplement parce que la durée de la traversée était plus 
courte et que cela réduisait les coûts pour les armateurs. 
Même raisonnement strictement économique pour 
les canots de sauvetage  : ceux-ci coûtaient chers. La 
réflexion éthique n’était ici qu’un rideau de fumée face 
aux structures sociales et économiques qui étaient au 
service des plus puissants, au détriment des plus faibles.
Le contexte historique très particulier dans lequel est née 
la bioéthique est loin d’être anecdotique. Il faut pouvoir 
garder celui-ci à l’esprit en ne prêtant pas d’emblée une 
portée universelle à la discipline. Si elle doit ainsi être 
historiquement située, il serait dès lors malhonnête de 
se servir de la bioéthique comme alibi pour la défense 
d’idées, d’idéologies ou de concepts qui n’ont rien 
d’universel, à moins précisément d’oublier l’histoire. 
Cela étant, la bioéthique doit-elle abandonner toute 
prétention à aider celles et ceux qui cherchent à trouver 
des repères moraux pour éclairer les dilemmes qui sur-
gissent au gré du déploiement des dispositifs de santé ?

Pour avancer dans le questionnement, il est indispensable 
d’abord de clarifier ce qu’il faut comprendre lorsque l’on 
évoque l’« universalité » de la bioéthique. On pourrait 
considérer qu’une bioéthique universelle consisterait en 
une série de questionnements, de repères, de valeurs, 
de principes et de règles construits dans des contextes 
particuliers et selon une temporalité précise, mais que 
l’on doit pouvoir généraliser de façon à réagir de manière 
moralement ajustée dans des situations similaires de tout 
temps et en tout lieu. Par exemple : le participant à une 
recherche clinique doit pouvoir donner un consente-
ment libre et éclairé personnel avant d’entrer dans le 
processus expérimental. 
Pour bien comprendre ce qu’est l’universel ici, il est 
essentiel de faire la différence entre l’universel et l’uni-
forme [4]. Les voyageurs réguliers savent que, dans toutes 
les grandes capitales du monde, on retrouve les mêmes 
boutiques, les mêmes hôtels et les mêmes établissements 
de restauration rapide. Ce qui est lié à l’uniformisation 
des goûts et des couleurs en lien avec la mondialisation 
n’est pas comparable à la volonté d’émancipation per-
sonnelle défendue par certains bioéthiciens. 
Si l’on tient compte des éléments qui précèdent, il est 
tout à fait possible de de défendre une universalité de la 
bioéthique, sans céder pour autant à une uniformisation 
indue des repères éthiques dans le monde de la santé.
Dans cet effort, nous pouvons prendre appui sur les 
travaux de Godfrey Tangwa, un philosophe camerounais 
bien connu dans le monde de la bioéthique. Pour lui, 
les grands repères, principes et règles que l’on retrouve 
dans les textes internationaux tels que la Déclaration 
d’Helsinki ou les guidelines du CIOMS doivent être 
considérés comme universels, c’est-à-dire qu’ils s’im-
posent d’eux-mêmes à tous les êtres humains et dans 
tous les contextes. Mais une telle universalité porte sur 
les principes en eux-mêmes et pas sur leur application 
concrète qui, elle, doit pouvoir s’interpréter en fonction 
des contextes particuliers [11]. 
Tangwa propose ainsi de discuter deux repères impor-
tants : la confidentialité et l’autonomie. Il défend l’idée 
que les textes régulateurs en bioéthique, comme la 
Déclaration d’Helsinki, les Lignes directrices internationales 
d’éthique pour la recherche en matière de santé impliquant 
des participants humains et bien d’autres textes, qui 
veulent offrir des repères à tous les êtres humains doivent 
absolument intégrer le fait que, dans certaines commu-
nautés au sein desquelles les individus ne se cachent rien, 
le respect sans nuance de la confidentialité en matière 
de santé pourra rapidement être interprété comme de la 
méfiance voire comme un signe de sorcellerie. Il serait 
alors préférable dans les textes internationaux d’être 
plus général et de ne pas pointer de façon spécifique la 
confidentialité qui pourrait être interprétée comme un 

JML 2023-2.indb   7JML 2023-2.indb   7 23/11/2023   11:4323/11/2023   11:43



8 UNE SÉRIE DU JOURNAL DE MÉDECINE LÉGALE / A SERIES OF THE JOURNAL OF FORENSIC MEDICINE • 2023 • N° 2, VOL. 66

R
egards





 

croisés






 sur




 l
’autonomie










 en


 santé





concept trop occidental. Alternativement, on pourrait 
alors, par exemple, évoquer la confiance que l’on se 
doit les uns aux autres ou encore l’importance de pou-
voir compter les uns sur les autres. De la même façon, 
l’approche très individualiste de l’autonomie que l’on a 
aujourd’hui dans les pays occidentaux pourra choquer 
des communautés marquées par le communautarisme. 
Pour l’éviter, il faudrait pouvoir insister davantage sur 
le respect que l’on doit aux autres êtres humains en tant 
qu’égaux moraux.
Ainsi, Tangwa prend acte de la diversité culturelle 
autour de ces questions du respect de la confidentialité 
des informations liées à la santé d’une personne et de 
l’autonomie individuelle du patient. Techniquement, 
on pourrait parler ici de relativisme culturel : il existe 
diverses cultures dans le monde et chacune se réfère à des 
valeurs morales plus ou moins spécifiques qui guident 
le comportement des personnes liées à cette culture. 
Mais la question importante pour nous est de savoir 
si ce relativisme culturel conduit inévitablement à un 
relativisme moral. Cette dernière approche de la moralité 
ne se contente pas de constater le pluralisme moral, mais 
ajoute qu’il n’y a au fond de valeurs que celles proposées 
par les cultures et les communautés particulières. En 
d’autres termes, un acte n’est moralement acceptable 
que parce qu’il est validé par la communauté à laquelle 
j’appartiens [10, p. 291]. Dit autrement encore, le 
relativisme moral pourrait laisser penser qu’un acte ne 
pourra être jugé bon ou mauvais qu’en fonction des 
évaluations morales locales [6]. 
En bioéthique, le relativisme moral risque assez logi-
quement de conduire à des « doubles standards » [6]. 
En effet, puisque les réalités entre les pays dits « déve-
loppés » et les pays dits « en développement » sont très 
différentes, tant économiquement que socialement ou 
culturellement, pourquoi chercher des repères moraux 
communs en matière d’éthique des soins de santé ou 
d’éthique de la recherche sur l’être humain ? Ne serait-il 
préférable de prévoir des repères éthiques adaptés aux 
contextes spécifiques des pays du Nord et des pays du 
Sud ?
Tangwa [11] refuse l’idée d’une telle bioéthique dont 
le contenu serait différent en fonction de l’origine de 
celles et de ceux qui la vivent et en parlent. Mais paral-
lèlement, il insiste également pour que l’on prenne au 
sérieux le pluralisme culturel, sans cherche à imposer 
universellement les codes moraux d’une culture qui 
lui apparaissent nécessairement spécifiques. Comment 

parvenir ainsi à concilier l’universel et le particulier en 
matière de bioéthique ? 
La solution proposée par Tangwa [11] pourrait être 
qualifiée de « pragmatique »  : viser l’universel tout 
en respectant les spécificités culturelles des personnes 
concernées. Mais le pragmatisme éthique dont il est 
question ne peut manquer de pointer l’immense chantier 
qui s’ouvre à nous pour construire un corpus en éthique 
des soins de santé qui devra tout à la fois inspirer chaque 
être humain et l’encourager à transposer l’universalité 
des repères proposés dans le concret des cultures locales. 
La bioéthique, telle qu’elle a été construite par la culture 
américaine des années 1950-1960, pourra certes consti-
tuer une inspiration dans cette tâche, mais ne suffira 
en aucun cas aux exigences croisées d’universalité et de 
respect des valeurs locales. La bioéthique du 21e siècle 
reste donc à construire. ■

RÉFÉRENCES

[1]	 Hottois G. « Bioéthique ». In Hottois G, Missa J-N, 
Sous la direction de. Nouvelle encyclopédie de bioéthique. 
Bruxelles : De Boeck Université ; 2001. p. 124-131.

[2]	 Hutchinson A. C. Is eating people wrong? Great legal cases 
and how they shaped the world. New York: Cambridge 
University Press; 2011, 247 p.

[3]	 Jonsen A. R. A short history of medical ethics. New York: 
Oxford University Press; 2000, 168 p.

[4]	 Jullien F. De l’universel, de l’uniforme, du commun et du 
dialogue entre les cultures. Paris: Fayard ; 2008, 265 p.

[5]	 Kock T. Thieves of virtue. When bioethics stole medicine. 
Cambridge/London: MIT Press; 2014, 376 p.

[6]	 Macklin R. Against relativism. Cultural diversity and 
the search for ethical universals in medicine. New York/
Oxford: Oxford University Press; 1999, 290 p..

[7]	 Ravez L. Introduction à l’éthique de la santé publique. 
Montpellier : Sauramps Médical ; 2020, 262 p.

[8]	 Rennie S, Ravez L., Makindu D. et al. Formation 
à la bioéthique en République Démocratique du 
Congo : expériences et défis. Ethique Santé, 2018 ; 
15(3) :192-200.

[9]	 Reverby S. M. Examining Tuskegee: the infamous syphilis 
study and its legacy. Chapel Hill  : The University of 
North Carolina Press; 2009, 416 p.

[10]	 Shafer Landau R. The fundamentals of ethics. 2nd ed. 
New York: Oxford University Press; 2012, 338 p.

[11]	 Tangwa G. B. Between universalism and relativism: a 
conceptual exploration of problems in formulating and 
applying international biomedical ethical guidelines. J 
Med Ethics 2004;30:63–67.

JML 2023-2.indb   8JML 2023-2.indb   8 23/11/2023   11:4323/11/2023   11:43


